
Open Minds International Journal 
São Paulo, v.7, Publicação de Fluxo Contínuo, 2026. ISSN 2675-5157 

 
ARTIGO ORIGINAL 

. 1 
 Open Minds International Journal. vol. 7, n. 1: p DS04, Jan/Dez. 2026 

 

O NÃO-DITO COMO ESPAÇO DE SENTIDO: LINGUAGEM E CONSCIÊNCIA NO DIÁLOGO ENTRE 

BAKHTIN E VYGOTSKY 

THE UNSAID AS A SPACE OF MEANING: LANGUAGE AND CONSCIOUSNESS IN THE DIALOGUE 

BETWEEN BAKHTIN AND VYGOTSKY 

LO NO DICHO COMO ESPACIO DE SENTIDO: LENGUAJE Y CONSCIENCIA EN EL DIÁLOGO ENTRE 

BAKHTIN Y VYGOTSKY 

 

Ivo Di Camargo Junior1  

Fábio Marques de Souza2 

Helaine de Souza Maciel 3 

1. Licenciado em Letras (UNESP/Assis), Filosofia (UFSJ) e Bacharel em História (UNESP/Franca). Mestre e Doutor em Linguística (UFSCar). Pós-

Doutorado em Formação de Professores (PPGFP-UEPB). E-mail: side_amaral@hotmail.com 

2. Licenciado em  Letras-Português/Inglês e suas Literaturas (UniCesumar); Letras – Português/Espanhol (UNESP); Pedagogia (Uninove). Mestre em 

Educação (UNESP). Doutor em Educação (USP). E-mail:fabiohispanista@gmail.com 

3. Licenciada em Letras-Espanhol (UEPB). Doutoranda e Mestra em Linguagem e Ensino (PPGLE/UFCG). E-mail: 

helaine.smaciel09@gmail.com 

 

RESUMO: Este artigo desenvolve uma 

reflexão teórica acerca do não-dito como 

dimensão constitutiva da produção de 

sentido e da formação da consciência, a 

partir de uma aproximação entre as 

contribuições de Mikhail Bakhtin e Lev 

Vygotsky. Partindo de uma concepção de 

linguagem compreendida como prática 

social, viva, histórica e ideologicamente 

atravessada, o estudo problematiza o 

silêncio, os intervalos discursivos e as 

zonas de indeterminação como elementos 

ativos do processo dialógico. A 

investigação assume caráter teórico-

bibliográfico, de orientação qualitativa e 

interpretativa (Minayo, 2001; Silveira; 

Córdova, 2009), fundamentando-se na 

análise dialógica da linguagem em 

interlocução com psicologia histórico-

cultural. Na aproximação entre as reflexões 

bakhtinianas sobre palavra, signo 

ideológico dialogismo e alteridade às 

concepções vygotskianas de mediação 

semiótica, linguagem interior e gênese 

social da consciência, argumenta-se que o 

não-dito não se configura como ausência ou 

falha comunicativa, mas como espaço de 

tensão, escuta e antecipação responsiva. 

Sustenta-se, assim, que é nesse campo 

intervalar, habitado por sentidos em 

latência e por vozes socialmente 

partilhadas, que a consciência se constitui 

como processo histórico, social e 

inconcluso, abrindo possibilidade de leitura 

para debates contemporâneos nos campos 

da linguagem, da educação e da psicologia. 

 

Palavras-chave: Não-dito; Consciência;  

Mikhail Bakhtin; Lev Vygotsky. 

ABSTRACT: This article develops a 

theoretical reflection on the unsaid as a 

constitutive dimension of meaning 

production and the formation of 

consciousness, based on an approximation 

between the contributions of Mikhail 

Bakhtin and Lev Vygotsky. Starting from a 

conception of language understood as a 

social, living, historical practice permeated 

by ideology, the study problematizes 

silence, discursive intervals, and zones of 

indeterminacy as active elements of the 

dialogical process. The investigation adopts 

a theoretical-bibliographic approach, with a 

qualitative and interpretative orientation 

(Minayo, 2001; Silveira; Córdova, 2009), 

grounded in the dialogical analysis of 

language in dialogue with historical-

cultural psychology. By bringing together 

Bakhtinian reflections on the word, the 

ideological sign, dialogism, and alterity 

with Vygotskian conceptions of semiotic 

mediation, inner speech, and the social 

genesis of consciousness, the article argues 

that the unsaid is not configured as absence 

or communicative failure, but rather as a 

space of tension, listening, and responsive 

anticipation. It is thus argued that it is 

within this intervallic field, inhabited by 

latent meanings and socially shared voices, 

that consciousness is constituted as a 

historical, social, and unfinished process, 

opening possibilities for interpretation in 

contemporary debates in the fields of 

language, education and psychology. 

 

Keywords: Unsaid; Consciousness; 

Mikhail Bakhtin; Lev Vygotsky. 

 

 

RESUMEN: Este artículo desarrolla una 

reflexión teórica acerca de lo no dicho 

como dimensión constitutiva de la 

producción de sentido y de la formación de 

la conciencia, a partir de una aproximación 

entre las contribuciones de Mikhail Bakhtin 

y Lev Vygotsky. Partiendo de una 

concepción del lenguaje entendido como 

práctica social, viva, histórica e 

ideológicamente atravesada, el estudio 

problematiza el silencio, los intervalos 

discursivos y las zonas de indeterminación 

como elementos activos del proceso 

dialógico. La investigación asume un 

carácter teórico-bibliográfico, de 

orientación cualitativa e interpretativa 

(Minayo, 2001; Silveira; Córdova, 2009), 

fundamentándose en el análisis dialógico 

del lenguaje en interlocución con la 

psicología histórico-cultural. En la 

aproximación entre las reflexiones 

bakhtinianas sobre la palabra, el signo 

ideológico, el dialogismo y la alteridad, y 

las concepciones vygotskianas de 

mediación semiótica, lenguaje interior y 

génesis social de la conciencia, se 

argumenta que lo no dicho no se configura 

como ausencia o falla comunicativa, sino 

como un espacio de tensión, escucha y 

anticipación responsiva. Se sostiene, así, 

que en el campo de intervalo, habitado por 

sentidos en latencia y por voces 

socialmente compartidas, donde la 

conciencia se constituye como un proceso 

histórico, social e inconcluso, abriendo 

posibilidades de lectura para debates 

contemporáneos en los campos del 

lenguaje, la educación y la psicología. 

 

Palabras-clave: No dicho; Conciencia; 

Mijaíl Bajtín; Lev Vygotsky.

Recebido em: 30/01/2026 

Aprovado em: 03/02/2026 

 

Todo o conteúdo deste periódico está licenciado com uma licença Creative Commons (CC BY-NC-ND 4.0 Internacional), 

exceto onde está indicado o contrário. 



Open Minds International Journal 
São Paulo, v.7, Publicação de Fluxo Contínuo, 2026. ISSN 2675-5157 

 
ARTIGO ORIGINAL 

. 2 
 Open Minds International Journal. vol. 7, n. 1: p DS04, Jan/Dez. 2026 

 

Introdução 

 

A aproximação entre grandes pensadores não se faz sem cautela. Quando se trata de autores cujas 

obras atravessam campos distintos do saber e permanecem vivas no debate contemporâneo, o gesto exige 

não apenas rigor conceitual, mas também uma escuta atenta às diferenças, aos deslocamentos e às tensões 

que sustentam o diálogo. É nesse horizonte que se insere a interlocução entre Mikhail Bakhtin e Lev 

Vygotsky1 – dois pensadores russos que, embora não tenham estabelecidos um diálogo explícito e 

sistemático, compartilham um mesmo tempo histórico e uma preocupação comum com a linguagem, a 

consciência e a constituição do sujeito. É a partir desse campo compartilhado – e também de suas diferenças 

– que este artigo propõe um recorte específico de reflexão2. 

Nas primeiras décadas do século XX, a União Soviética constituiu um espaço singular de 

efervescência intelectual, atravessado por profundas transformações sociais, políticas e culturais. Nesse 

contexto, as reflexões sobre a linguagem assumiram papel central, seja como forma privilegiada de 

organização da vida social e da experiência humana, seja como mediação dos processos psicológicos 

superiores. Bakhtin, ao pensar a linguagem como essencialmente dialógica, recusou a ideia de um sujeito 

isolado e afirmou a constituição do sentido na relação viva entre vozes. Vygotsky, por sua vez, ao investigar 

a linguagem como mediadora do desenvolvimento e da formação da consciência, deslocou a filosofia para 

o terreno das relações sociais e culturais. 

Ainda que partam de campos distintos – filosofia da linguagem e psicologia histórico-cultural –, 

ambos convergem na recusa de concepções individualistas da consciência. Em suas obras, o sujeito não se 

apresenta como instância autônoma e interiorizada, mas como processo em permanente formação, tecido 

nas interações sociais, nos discursos que circulam e nos signos culturalmente compartilhados. A 

consciência, nesse sentido, não emerge de dentro para fora, mas se constitui no espaço relacional, na tensão 

entre o eu e o outro, entre a palavra própria e a palavra alheia. É nesse horizonte que se inscreve a presente 

reflexão, voltada a problematizar o não-dito como dimensão ativa do processo dialógico e da formação da 

subjetividade. 

Grande parte das leituras que aproximam Bakhtin e Vygotsky tende a enfatizar convergências 

conceituais amplas, como a centralidade da linguagem, o caráter social da consciência e a crítica às 

abordagens psicologizantes e formalistas. No entanto, tais aproximações, muitas vezes, deixam em segundo 

plano aspectos menos evidentes – porém decisivos – de suas reflexões, como o papel dos silêncios, dos 

implícitos e das zonas de indeterminação discursiva. Ao negligenciar essas dimensões, corre-se o risco de 

reduzir o diálogo a uma superfície verbal estabilizada, desconsiderando as tensões, os intervalos e as 

expectativas responsivas que atravessam toda interação discursiva. 

Partindo dessa lacuna interpretativa, este artigo propõe tomar o não-dito como categoria analítica, 

compreendendo-o como não como ausência ou falha comunicativa, mas como espaço constitutivo da 

significação. Em uma perspectiva bakhtiniana, todo enunciado se constrói na relação com outros 

enunciados, de modo que o sentido não se encerra no que é verbalizado, mas se produz também no jogo 

 
1 As variações nas grafias do sobrenome Vygotsky/Vigotski/Vigotsky decorrem de diferentes sistemas de transliteração do russo 

para o alfabeto latino. Neste artigo, adota-se a forma Vygotsky no corpo do texto; nas citações diretas e nas referências, preserva-

se a grafia das obras consultadas, em respeito à fidelidade bibliográfica. 
2 Este artigo é um recorte adaptado da tese de doutorado “Entre ecos e dissonâncias: um encontro dialógico entre Vygotsky 

(1896–1934) e o Círculo de Bakhtin (1895–1975)”, de autoria de Ivo Di Camargo Junior, desenvolvida no Programa de Pós-

Graduação em Educação da Universidade Federal de São Carlos (UFSCar), defendida em 2025, em São Carlos/SP, com as 

adequações próprias do gênero artigo científico. 



Open Minds International Journal 
São Paulo, v.7, Publicação de Fluxo Contínuo, 2026. ISSN 2675-5157 

 
ARTIGO ORIGINAL 

. 3 
 Open Minds International Journal. vol. 7, n. 1: p DS04, Jan/Dez. 2026 

entre o dito, o implícito e o antecipado. Como afirma Bakhtin (2003, p. 272) “cada enunciado é um elo na 

corrente complexamente organizada de outros enunciados” , o que implica reconhecer que os silêncios, as 

suspensões e os não-ditos integram o próprio tecido axiológico da linguagem, inscrevendo valores e 

posições sociais na produção do sentido. 

Essa problematização encontra ressonância nas formulações de Vygotsky acerca da linguagem 

como mediação e da gênese social da consciência. Ao investigar o funcionamento do pensamento verbal e 

da linguagem interior, o autor evidencia que a atividade consciente não se organiza por meio de formas 

plenamente explicitadas, mas por processos condensados, atravessados por sentidos em latência. Nessa 

dinâmica, “o sentido é sempre uma formação dinâmica, fluida, complexa, que tem várias zonas de 

estabilidade variada” (Vigotski, 2001, p. 465), o que permite compreender o não-dito como espaço de 

elaboração e reorganização dos sentidos no curso das interações sociais, e não como simples lacuna 

discursiva.  

À luz dessa aproximação teórica, a investigação desenvolvida neste artigo assume caráter teórico-

bibliográfico, de orientação qualitativa e interpretativa (Minayo, 2001; Silveira; Córdova, 2009), 

mobilizando os pressupostos da análise dialógica da linguagem em interlocução com a psicologia histórico-

cultural. Ao tomar o não-dito como eixo analítico, busca-se evidenciar como o silêncio opera como matriz 

dialógica da consciência, constituindo-se como espaço de tensão, escuta e antecipação responsiva. Sem a 

pretensão de esgotar as complexas relações entre Bakhtin e Vygotsky, o artigo aprofunda um recorte 

específico que atravessa transversalmente suas reflexões, reafirmando o caráter aberto do diálogo e a 

impossibilidade de pensar o humano fora das relações, das vozes e dos silêncios que nos habitam – silêncios 

que não interrompem o diálogo, mas o constituem. 
Para tanto, este artigo organiza-se em três seções, além desta introdução. Na primeira seção, discute-

se a concepção de linguagem, palavra e consciência no pensamento de Mikhail Bakhtin, estabelecendo 

aproximações iniciais com as formulações de Lev Vygotsky e destacando o caráter social e axiológico do 

signo. Na segunda seção, aprofunda-se a reflexão sobre o não-dito como espaço de produção de sentido, 

problematizando silêncios, implícitos e zonas de indeterminação discursiva no âmbito do processo 

dialógico. Por fim, na terceira seção, desenvolve-se a análise acerca da constituição da consciência a partir 

do diálogo entre Bakhtin e Vygotsky, evidenciando o não-dito como dimensão mediadora entre linguagem, 

pensamento e subjetividade, a partir da qual se delineiam as considerações inconclusas do estudo. 

 

Linguagem, palavra e consciência: aproximações entre Bakhtin e Vygotsky 

 

 O pensamento de Lev Vygotsky se desenvolve em um contexto de intensos embates teóricos no 

campo da psicologia soviética do início do século XX. Interessado pela articulação entre psicologia, arte, 

semiologia e aprendizagem, Vygotsky inicia sua trajetória acadêmica como professor na Escola de 

Magistério de Gomel, nos anos 1920, período em que ainda não gozava de amplo reconhecimento 

científico. Conforme Freitas (1996), é somente a partir de 1924 que sua produção passa a ocupar lugar de 

maior visibilidade no cenário da psicologia soviética, quando o autor começa a se destacar por sua postura 

crítica diante das vertentes dominantes da época. 

 O contexto histórico da recém-formada União Soviética impactava diretamente os rumos da ciência 

psicológica. De um lado, encontravam-se psicólogos subjetivistas, interessados na consciência e na 

introspecção; de outro, os objetivistas, que rejeitavam tais categorias em favor de uma psicologia do 

comportamento e dos reflexos. Rey (2012) explica que figuras como Chelpanov (1862-1936) 

representavam a vertente subjetivista, enquanto Pavlov (1849-1936) e Bekhterev (1857-1927) lideravam 



Open Minds International Journal 
São Paulo, v.7, Publicação de Fluxo Contínuo, 2026. ISSN 2675-5157 

 
ARTIGO ORIGINAL 

. 4 
 Open Minds International Journal. vol. 7, n. 1: p DS04, Jan/Dez. 2026 

uma psicologia objetivista de forte viés behaviorista. Kornilov (1879-1957), por sua vez, buscava uma 

síntese entre essas posições. 

É nesse cenário que Vygotsky se insere de modo singular. No II Congresso Pan-Russo de 

Psiconeurologia, em 1924, ao apresentar o trabalho “O método de investigação reflexológica e 

psicológica”, o autor causa impacto ao criticar a incapacidade da reflexologia em explicar a consciência, 

ao mesmo tempo em que se distancia do subjetivismo clássico. Freitas (1996) destaca que Vygotsky 

assumia uma aproximação com o materialismo marxista, mas recusava os reducionismos então vigentes, 

propondo que a consciência permanecesse como objeto legítimo da psicologia, desde que investigada de 

forma objetiva. 

Van der Veer e Valsiner (1996) observam que, nesse momento, Vygotsky compreendia a 

consciência como um mecanismo sofisticado de transmissão de reflexos, já articulando a noção de gênese 

social da consciência. Essa posição o aproximou do Instituto de Psicologia de Moscou, onde passou a atuar 

ao lado de Kornilov (1897-1957), iniciando uma fase produtiva de sua trajetória, interrompida 

precocemente por sua morte em 1934. Assim como Bakhtin, Vygotsky também foi vítima da censura 

stalinista, tendo sua obra silenciada por décadas, conforme relembra Rego (1995, p. 34): 

 

Após sua morte, Vygotsky teve a publicação de suas obras proibidas na União Soviética, no período 

de 1936 a 1956, devido à censura do totalitário regime stalinista e foi, por um longo período, 

ignorado no Ocidente. Começou a ser redescoberto somente a partir de 1956, data da reedição 

soviética do livro: Pensamento e linguagem. As ideias de Vygotsky puderam ser conhecidas no 

Ocidente a partir de 1962 [...]. (Rego, 1995, p. 34). 

 

A centralidade da consciência como problema teórico é explicitada na conferência “A consciência 

como problema da Psicologia do comportamento”, apresentada por Vygotsky em 1924. Nela, o autor 

defende que a consciência tem origem social e que a palavra emerge da conduta social humana, ainda que, 

nesse momento, a noção de mediação por instrumentos e signos não estivesse plenamente desenvolvida. 

Lordelo et al. (2010) reforçam que, para Vygotsky, o comportamento humano é essencialmente social e 

cultural, sendo essa a base de sua teoria psicológica. 

Ao criticar o dualismo mente-comportamento, Vygotsky afirma que tanto a psicologia subjetivista 

quanto a behaviorista mantinham uma cisão artificial entre esses fenômenos. Em suas palavras: “Esta é a 

outra metade do mesmo dualismo. Antes tínhamos a mente sem comportamento. Agora temos o 

comportamento sem a mente. Em ambos os casos, nós temos mente e comportamento compreendidos como 

dois fenômenos distintos e separados”. (Vygotsky 1979 apud Freitas, 1996, p. 84). 
A superação dessa cisão exigiria, segundo o autor, um novo sistema teórico-metodológico. Essa 

proposta se aprofunda em “O sentido histórico da crise da psicologia”, no qual Vygotsky (2004) reconhece 

a pluralidade de escolas psicológicas como sintoma de uma crise estrutural da ciência psicológica. Ele 

chega a afirmar: 
 

Psicologias, sendo exato, existem duas: dois tipos distintos, inconciliáveis de ciência; duas 

construções do sistema de saber radicalmente diferentes. O restante são só diferenças nas 

perspectivas, escolas, hipóteses; combinações parciais, tão completas, tão confusas e entremeadas, 

cegas e caóticas, que com freqüência é muito difícil se orientar. (Vygotsky, 2004, p. 335, itálico do 

autor). 

 

Diante dessa crise, Vygotsky defende a necessidade de uma psicologia que articule os métodos das 

ciências naturais com uma compreensão histórico-social dos processos psíquicos. Para ele, a consciência 

não é fonte dos signos, mas resultado da interação com eles, ideia que estabelece um ponto de contato 



Open Minds International Journal 
São Paulo, v.7, Publicação de Fluxo Contínuo, 2026. ISSN 2675-5157 

 
ARTIGO ORIGINAL 

. 5 
 Open Minds International Journal. vol. 7, n. 1: p DS04, Jan/Dez. 2026 

decisivo com o pensamento de Bakhtin. Ao desenvolver sua psicologia histórico-cultural, Vygotsky 

concebe os signos como instrumentos mediadores da atividade humana. A internalização desses 

instrumentos possibilita o desenvolvimento das funções mentais superiores, processo que ele descreve 

como a transformação do interpessoal em intrapessoal: 

 

[...] um processo interpessoal é transformado em num processo intrapessoal. Todas as funções no 

desenvolvimento da criança aparecem duas vezes: primeiro, no nível social, e, depois, no nível 

individual; primeiro entre as pessoas (interpsicológica), e, depois, no interior da criança 

(intrapsicológica). (Vygotsky, 2008, p. 64).  

 

Essa compreensão da consciência como fenômeno mediado socialmente encontra forte ressonância 

no pensamento do Círculo de Bakhtin. Embora Bakhtin não tenha se dedicado diretamente à psicologia 

como campo disciplinar central, suas reflexões sobre linguagem, consciência e alteridade oferecem 

contribuições fundamentais para esse debate. 

Em “O autor e a personagem na atividade estética”, Bakhtin (2011) apresenta a arquitetônica do 

eu, estruturada nas categorias “eu para mim”, “eu para o outro” e “outro para mim”, revelando uma 

concepção relacional da consciência. O sujeito, portanto, não é um dado acabado, mas se constitui na 

relação com o outro, em um processo ético-estético contínuo. Diante disso, afirma: “Não posso viver do 

meu próprio acabamento e do acabamento do acontecimento, nem agir; para viver preciso ser inacabado, 

aberto para mim – ao menos em todos os momentos essenciais –, preciso ainda me antepor axiologicamente 

a mim mesmo, não coincidir com a minha existência presente.” (Bakhtin, 2011, p. 11). 

Sob essa perspectiva, nas obras do Círculo – especialmente naquelas publicadas sob o nome de 

Valentin Volóchinov –, a crítica às psicologias subjetivistas e objetivistas articula-se diretamente a uma 

concepção de linguagem como espaço de tensão, conflito e produção de sentido. Em “Marxismo e Filosofia 

da Linguagem” (2006) e “O Freudismo” (2007), ambos textos fundamentais do final da década de 1920, o 

debate psicológico não se limita à constituição da consciência enquanto fenômeno interno, mas desloca-se 

para o campo das relações sociais, do signo ideológico e das condições históricas de produção dos sentidos. 

Nesse deslocamento, o que ganha relevância não é apenas o que se explicita, mas também aquilo 

que permanece silenciado, implícito ou não tematizado, uma vez que a consciência, para o Círculo, não se 

forma por conteúdos transparentes e imediatos mas por processos de significação atravessados por valores, 

entonações e disputas ideológicas. É nesse ponto que se evidencia a aproximação entre Bakhtin, seu Círculo 

e Vygotsky, ao compartilharem a crítica às concepções individualistas da psicologia e ao afirmarem a 

mediação da palavra e da interação social como elementos centrais da constituição do sujeito. 

Assim, a consciência não pode ser compreendida como um espaço plenamente dito ou inteiramente 

acessível ao próprio sujeito, mas como uma construção social marcada por vozes outras, por relações de 

alteridade e por zonas de silêncio que também produzem sentido. Aquilo que não se diz explicitamente – o 

implícito, o subentendido, o não-dito – participa ativamente da constituição da consciência, na medida em 

que esta se forma no embate entre diferentes discursos e valores sociais. É nesse horizonte que Bakhtin/ 

Volóchinov afirma ser tarefa fundamental do marxismo a constituição de uma psicologia verdadeiramente 

objetiva, não por eliminar a subjetividade, mas por compreendê-la em sua base social, ideológica e 

discursiva. Nessa perspectiva, a palavra assume estatuto privilegiado, pois é nela que se materializam as 

relações sociais, os conflitos de sentido e as marcas ideológicas que estruturam a consciência:  

 
A consciência não pode derivar diretamente da natureza, como tentaram e ainda tentam mostrar o 

materialismo mecanicista e ingênuo e a psicologia contemporânea (sob suas diferentes formas: 

biológica, behaviorista, etc.). A ideologia não pode se derivar da consciência, como pretendem o 



Open Minds International Journal 
São Paulo, v.7, Publicação de Fluxo Contínuo, 2026. ISSN 2675-5157 

 
ARTIGO ORIGINAL 

. 6 
 Open Minds International Journal. vol. 7, n. 1: p DS04, Jan/Dez. 2026 

idealismo e o positivismo psicologista. A consciência adquire forma e existência nos signos criados 

por um grupo organizado no curso de suas relações sociais. Os signos são o alimento da consciência 

individual, a matéria de seu desenvolvimento, e ela reflete sua lógica e suas leis. A lógica da 

consciência é a lógica da comunicação ideológica, da interação semiótica de um grupo social. Se 

privarmos a consciência de seu conteúdo semiótico e ideológico, não sobra nada. (Bakhtin, 2006, p. 

35- 36). 

 

A partir dessa compreensão, a palavra deve ser entendida como elemento central tanto da conduta 

social quanto da formação da consciência, uma vez que o comportamento é social e culturalmente 

organizado. A análise do desenvolvimento do significado das palavras não pode, portanto, prescindir de 

sua função na comunicação, espaço em que se entrelaçam dimensões sociais, ideológicas e psicológicas. É 

nesse ponto que se evidencia a convergência com Vygotsky, cuja investigação se orienta pelo princípio da 

gênese social da consciência, refletindo sobre o modo como a palavra media interações sociais concretas e 

participa da constituição dos significados.  

A palavra, enquanto forma material do signo, apresenta-se como um espaço relativamente neutro, 

passível de ser preenchido por distintas funções ideológicas, acompanhando e comentando todo ato 

ideológico. Dessa forma, tanto em Bakhtin e no Círculo quanto em Vygotsky, a palavra adquire um valor 

singular: ela não expressa a consciência, mas a constitui, articulando linguagem, ideologia e experiência 

social. 

Ao aproximar Bakhtin e Vygotsky, percebe-se que ambos concebem a consciência como produto 

das relações sociais mediadas pela linguagem. Se Vygotsky enfatiza a palavra como instrumento 

psicológico que organiza o pensamento e regula a atividade, Bakhtin a compreende como espaço dialógico 

de múltiplas vozes, no qual se constituem sentidos, valores e subjetividades. Apesar das diferenças de foco 

– psicologia do desenvolvimento em Vygotsky, filosofia da linguagem e estética em Bakhtin –, ambos 

convergem na recusa a reducionismos biológicos, fisiológicos ou individualistas. 

Assim, linguagem, palavra e consciência configuram-se como categorias indissociáveis em ambos 

os pensadores. A consciência não precede o social, nem a linguagem é mero reflexo interno: elas emergem 

no entrelaçamento das vozes, na historicidade dos signos e na interação viva entre eu e outro. É nesse 

terreno comum que se fundamenta a aproximação teórica aqui proposta, abrindo caminho para a análise do 

não-dito, dos silêncios e das zonas de tensão que atravessam a produção de sentido – eixo que será 

aprofundado nas seções seguintes do artigo. 

 

Entre vozes e silêncios: o não-dito como espaço de produção de sentido  

 

Pensar a linguagem a partir de uma perspectiva dialógica implica, antes de tudo, deslocá-la de uma 

concepção instrumental ou meramente formal. O gesto teórico empreendido pelo Círculo de Bakhtin nasce 

justamente da recusa tanto do objetivismo abstrato quanto do subjetivismo idealista, correntes que, ao 

privilegiarem ora a estrutura da língua, ora a interioridade psíquica do sujeito, acabaram por esvaziar o 

caráter vivo, social e ideológico da linguagem. É nesse horizonte crítico que Bakhtin e seus interlocutores 

passam a compreender a palavra não como uma forma neutra, mas como acontecimento situado, 

atravessado por valores, vozes e disputas de sentido. 

Ao problematizar a ideia de língua como sistema fechado, Bakhtin questiona frontalmente a 

separação rígida entre langue e parole, chamando atenção para o fato de que a linguagem só existe em sua 

realização concreta, histórica e socialmente situada. Nessa direção, na obra “Marxismo e Filosofia da 

Linguagem” (2006), o autor afirma que: 

 



Open Minds International Journal 
São Paulo, v.7, Publicação de Fluxo Contínuo, 2026. ISSN 2675-5157 

 
ARTIGO ORIGINAL 

. 7 
 Open Minds International Journal. vol. 7, n. 1: p DS04, Jan/Dez. 2026 

A idéia (sic) de uma língua convencional, arbitrária, é característica de toda corrente racionalista, 

bem como o paralelo estabelecido entre o código lingüístico (sic) e o código matemático. Ao espírito 

orientado para a matemática, dos racionalistas, o que interessa não é a relação do signo com a 

realidade por ele refletida ou com o indivíduo que o engendra, mas a relação de signo para signo no 

interior de um sistema fechado, e não obstante aceito e integrado. Em outras palavras, só lhes 

interessa a lógica interna do próprio sistema de signos; este é considerado, assim como na lógica, 

independentemente por completo das significações ideológicas que a ele se ligam. (Bakhtin, 2006, 

p.83-84). 

 

Essa crítica abre caminho para a compreensão do signo como fenômeno essencialmente ideológico. 

Longe de funcionar como simples meio de transmissão, o signo é concebido como arena de conflitos 

sociais, lugar onde se cruzam forças, interesses e valores. Como sintetiza Bakhtin (2006, p. 30) “o domínio 

do ideológico coincide com o domínio dos signos: são mutuamente correspondentes. Ali onde o signo se 

encontra, encontra-se também o ideológico. Tudo que é ideológico possui um valor semiótico.”. 

Nessa perspectiva, todo enunciado se insere em uma cadeia de produção e compreensão ideológica 

que o antecede e o ultrapassa. O sentido, portanto, não se encerra no dito, mas se constrói na relação entre 

enunciados, nas respostas antecipadas, nos ecos de outras vozes e nos silêncios que atravessam o discurso. 

É por isso que, para o Círculo, os signos só podem emergir no espaço relacional entre sujeitos socialmente 

organizados, isto é: 

 

Os signos só podem aparecer em um terreno interindividual. Ainda assim, trata-se de um terreno 

que não pode ser chamado de “natural” no sentido usual da palavra: não basta colocar face a face 

dois homo sapiens quaisquer para que os signos se constituam. É fundamental que esses dois 

indivíduos estejam socialmente organizados, que formem um grupo (uma unidade social): só assim 

um sistema de signos pode constituir-se. (Bakhtin, 2006, p. 33).  

 

Observa-se que essa concepção desloca radicalmente a noção de sentido. O que está em jogo não é 

apenas aquilo que se manifesta explicitamente na materialidade verbal, mas também aquilo que permanece 

implícito, sugerido, silenciado. O não-dito, nesse quadro, deixa de ser compreendido como ausência ou 

falha comunicativa e passa a ser reconhecido como dimensão constitutiva da significação. 

A distinção proposta por Bakhtin (2006) entre significação e tema é fundamental para compreender 

esse funcionamento. Enquanto a significação remete a um conteúdo relativamente estável e compartilhável, 

o tema corresponde à atualização concreta do enunciado em uma situação histórica específica, carregada 

de entonações valorativas e de sentido excedentes. Nas palavras do autor: 

 

A maneira mais correta de formular a inter-relação do tema e da significação é a seguinte: o tema 

constitui o estágio superior real da capacidade lingüística (sic) de significar. De fato, apenas o tema 

significa de maneira determinada. A significação é o estágio inferior da capacidade de significar. A 

significação não quer dizer nada em si mesma, ela é apenas um potencial, uma possibilidade de 

significar no interior de um tema concreto. (Bakhtin, 2006, p. 134). 

 

É justamente nesse excedente do tema – que nunca se deixa capturar inteiramente pela palavra – 

que o não-dito se instala como zona de latência e tensão. O silêncio, longe de interromper o diálogo, integra-

o como condição de possibilidade, funcionando como espaço de acúmulo, conflito e reorganização dos 

sentidos. Nesse movimento reflexivo, essa compreensão da linguagem repercute diretamente na concepção 

de consciência. Para o Círculo de Bakhtin, a psique não se constitui como instância interior isolada, mas 

como fronteira, como lugar de passagem entre o social e o individual. A consciência é, antes de tudo, 

socioideológica, formada pelos signos que circulam na vida social: 

 



Open Minds International Journal 
São Paulo, v.7, Publicação de Fluxo Contínuo, 2026. ISSN 2675-5157 

 
ARTIGO ORIGINAL 

. 8 
 Open Minds International Journal. vol. 7, n. 1: p DS04, Jan/Dez. 2026 

O psíquico goza de extraterritorialidade em relação ao organismo. É o social infiltrado no organismo 

do indivíduo. E tudo que é ideológico é extraterritorial no domínio sócio-econômico (sic), pois o 

signo ideológico, situado fora do organismo, deve penetrar no mundo interior para realizar sua 

natureza semiótica. (Bakhtin, 2006, p. 64). 

 

A palavra, nesse sentido, não apenas expressa o pensamento, mas o constitui. Mesmo quando não 

se exterioriza plenamente, ela organiza a atividade mental por meio de abreviações, condensações e 

silêncios. O discurso interior, longe de ser transparente, é atravessado por vozes alheias, por palavras 

herdadas, por sentidos ainda não estabilizados. É por isso que:  

 

É preciso insistir sobre o fato de que não somente a atividade mental é expressa exteriormente com 

a ajuda do signo (assim como nos expressamos para os outros por palavras, mímica ou qualquer 

outro meio), mas ainda que para o próprio indivíduo, ela só existe sob a forma de signos. Fora deste 

material semiótico, a atividade interior, enquanto tal, não existe. (Di Camargo Jr., 2025, p. 90). 

 

É nesse ponto que a aproximação com Vygotsky se torna particularmente fecunda. Ao investigar o 

funcionamento do pensamento verbal, o pensador evidencia que o sentido de uma palavra nunca se reduz 

ao seu significado fixo. O sentido é móvel, fluído, dependente do contexto e das relações que o sujeito 

estabelece com o outro e com a situação. Nesse quadro teórico, Vigotski (2001) estabelece uma distinção 

fundamental entre sentido e significado, compreendendo este último como uma dimensão mais estável e 

convencional da palavra, que se atualiza de modos diversos no discurso, conforme explicita a seguir: 

 

O sentido real de uma palavra é inconstante. Em uma operação ela aparece com um sentido, em 

outra, adquire outro. (...). Tomada isoladamente no léxico, a palavra tem apenas um significado. 

Mas este não é mais que uma potência que se realiza no discurso vivo, no qual o significado é apenas 

uma pedra no edifício do sentido (Vigotski, 2001, p. 465). 

 

Desse modo, reforçamos a ideia de que o não-dito não se localiza fora do discurso, mas em seu 

interior mais denso. Silêncios, pausas, elipses e implícitos constituem o tecido da linguagem, funcionando 

como operadores de sentido e de consciência. O diálogo, assim, não se esgota na alternância de falas, mas 

se sustenta também naquilo que permanece suspenso, à espera de resposta. O pensamento, em sua forma 

originária, apresenta-se como uma totalidade simultânea, ao passo que a linguagem se estrutura de maneira 

sucessiva, linear e fragmentada. A passagem do pensamento para a palavra exige, portanto, um trabalho de 

decomposição e reorganização que nunca consegue apreender plenamente a totalidade da ideia concebida.  

Nesse sentido, Vigotski (2001, p. 17) observa que o pensamento não se divide espontaneamente em 

unidades equivalente às palavras, exigindo uma tradução sempre imperfeita para o plano da linguagem; por 

isso, afirma que “para a psicologia atual, estudar uma questão como pensamento e linguagem significa, ao 

mesmo tempo, desenvolver uma luta ideológica com as concepções teóricas opostas.”.  

Em vez de configurar-se como um entrave, essa tensão existente entre pensamento e linguagem atua 

como força propulsora do desenvolvimento cognitivo humano. É precisamente no empenho de expressar e 

de reestruturar o pensamento por meio da linguagem que o sujeito promove a transformação de suas 

próprias operações mentais. Trata-se de um processo dialético, assimétrico e não-linear, no qual 

pensamento e linguagem se influenciam mutuamente.  

A convergência entre Bakhtin e Vygotsky torna-se ainda mais evidente quando ambos 

compreendem a linguagem como mediação essencial da vida psíquica. Para Bakhtin (2003, p. 282), “a 

língua penetra na vida através dos enunciados concretos que a realizam, e é também através dos enunciados 

concretos que a vida penetra na língua”. Para Vigotski (2001, p. 282), a internalização da linguagem não 



Open Minds International Journal 
São Paulo, v.7, Publicação de Fluxo Contínuo, 2026. ISSN 2675-5157 

 
ARTIGO ORIGINAL 

. 9 
 Open Minds International Journal. vol. 7, n. 1: p DS04, Jan/Dez. 2026 

ocorre como simples interiorização mecânica, mas como reconstrução ativa de operações sociais no plano 

da consciência, uma vez que “a tomada de consciência não surge como um degrau superior e necessário no 

desenvolvimento a partir de conceitos não-conscientizados, mas é trazida de fora. Um modo de agir 

simplesmente desloca outro.”. 

Nesse horizonte, o não-dito não aparece como resto ou falha, mas como condição mesma da 

significação. A palavra, ao mesmo tempo que materializa o pensamento, o deixa incompleto, aberto à 

resposta do outro e às ressignificações do tempo. É nesse espaço intervalar que Bakhtin e Vygotsky 

compreendem a linguagem como espaço vivo de memória, conflito e criação, no qual o sujeito se constitui 

entre vozes, silêncios e sentidos sempre em devir. 

 

Do diálogo ao pensamento: o não dito na constituição da consciência  

 

Ao refletir sobre a linguagem como eixo constitutivo da consciência, torna-se necessário deslocá-la 

de uma compreensão estritamente instrumental para concebê-la como prática social viva, historicamente 

situada e ideologicamente atravessada. Tal deslocamento, central no pensamento de Mikhail Bakhtin e de 

seu Círculo, orienta a presente análise, que se inscreve em uma investigação teórico-bibliográfica de 

natureza qualitativa e interpretativa, voltada à problematização do não-dito como dimensão constitutiva do 

processo dialógico e da formação da subjetividade. 
Esse movimento teórico se explicita, inicialmente, no modo como Bakhtin problematiza o próprio 

gesto de conhecer a linguagem. Em “Marxismo e filosofia da linguagem” (2006), o autor chama atenção 

para os limites de uma abordagem que busca capturar a linguagem por meio de abstrações formais, 

ressaltando que sua apreensão não se inaugura pela inteligência conceitual, mas por uma tentativa sensível 

de aproximação de um objeto que escapa à visibilidade e à materialidade imediata: 
 

No início do trabalho heurístico, não é tanto a inteligência que procura, construindo fórmulas e 

definições, mas os olhos e as mãos, esforçando-se por captar a natureza real do objeto; acontece que, 

em nosso caso, os olhos e as mãos se encontram numa posição difícil: os olhos nada vêem, as mãos 

nada podem tocar, é o ouvido que, aparentemente mais bem situado, tem a pretensão de escutar a 

palavra, de ouvir a linguagem (Bakhtin, 2006, p. 68).  

 

Essa formulação inaugura uma concepção de linguagem que se constitui no entremeio da 

experiência, da escuta e da interação social. A palavra, nesse sentido, não se oferece como objeto 

plenamente dado, mas como acontecimento discursivo atravessado por valores, entonações e posições 

sociais. É a partir desse horizonte que o conceito de signo ideológico adquire centralidade no pensamento 

do Círculo de Bakhtin, pois toda reflexão sobre a linguagem implica, necessariamente, uma reflexão sobre 

ideologia. 

Nos textos do Círculo, a ideologia não é concebida como instância externa ou superposta à vida 

social, mas como o próprio modo pelo qual a realidade é refratada simbolicamente. Volóchinov (2013 

[1930], p. 138) define ideologia como “todo o conjunto de reflexos e interpretações da realidade social e 

natural que se sucedem no cérebro do homem, fixados por meio de palavras, desenhos, esquemas e outras 

formas sígnicas”. Desse modo, o signo não atua como simples veículo neutro de significação, mas como 

espaço de interpretação, no qual se inscrevem posições sociais e acentuações valorativas. 

Essa compreensão permite afirmar que o signo ideológico se configura como lugar de tensão e 

disputa de sentidos. Como destaca Bakhtin (2006, p. 138), “Em qualquer enunciação, por maior que seja 

amplitude do seu espectro semântico e da audiência social de que goza, uma enorme importância pertence 



Open Minds International Journal 
São Paulo, v.7, Publicação de Fluxo Contínuo, 2026. ISSN 2675-5157 

 
ARTIGO ORIGINAL 

. 10 
 Open Minds International Journal. vol. 7, n. 1: p DS04, Jan/Dez. 2026 

à apreciação”, o que implica reconhecer que todo dizer carrega avaliações socialmente orientadas. O signo, 

portanto, não representa passivamente a realidade, mas a interpreta, produzindo sentidos em um campo 

marcado por conflitos e assimetrias. 

A análise do processo pelo qual objetos materiais podem adquirir valor ideológico torna esse 

funcionamento particularmente visível. Ao discutir o exemplo da foice e do martelo, Bakhtin demonstra 

que um instrumento pode ser investido de sentido ideológico sem perder sua função prática, evidenciando 

que o valor simbólico não reside no objeto em si, mas nas relações sociais que o atravessam: 

 

O mesmo se dá com um instrumento de produção. Em si mesmo, um instrumento não possui um 

sentido preciso, mas apenas uma função: desempenhar este ou aquele papel na produção. E ele 

desempenha essa função sem refletir ou representar alguma outra coisa. Todavia, um instrumento 

pode ser convertido em signo ideológico: é o caso, por exemplo, da foice e do martelo como 

emblema da União Soviética. A foice e o martelo possuem, aqui, um sentido puramente ideológico. 

Todo instrumento de produção pode, da mesma forma, se revestir de um sentido ideológico: os 

instrumentos utilizados pelo homem pré-histórico eram cobertos de representações simbólicas e de 

ornamentos, isto é, de signos. Nem por isso o instrumento, assim tratado, torna-se ele próprio um 

signo. (Bakhtin, 2006, p. 29-30). 

 

Essa distinção permite compreender por que a palavra ocupa um lugar singular no universo dos 

signos. Diferentemente dos objetos, ela nasce já como signo ideológico, uma vez que sua materialidade 

está integralmente absorvida por sua função significante. Para Bakhtin (2006, p. 34), “a palavra é o 

fenômeno ideológico por excelência”, pois sua existência se realiza plenamente na interação verbal 

concreta, no encontro entre vozes socialmente situadas. 

É precisamente nesse ponto que a reflexão se desloca para a constituição da consciência. Ao propor 

um exercício de observação do fluxo interno de palavras, imagens e sons, Bakhtin evidencia que a 

consciência não se organiza fora da linguagem. O pensamento, longe de anteceder a palavra, toma forma 

por meio dela, especialmente na linguagem interior, entendida como um fluxo verbal que estrutura desejos, 

emoções e imagens: 

 

A completa falta de ser, similar ao estado de inconsciência, ou ao sono sem sonhos. Para voltar ao 

estado normal “consciente” deveremos romper esse muro do não‐ser, regressar à confusão viva das 

palavras e das imagens com que tomam corpo nossos pensamentos, desejos e sentimentos; 

deveremos pronunciar palavras para nós mesmos, ainda que seja somente uma pequena palavra, 

“eu”. (Volóchinov, 2013, p. 146). 

 

A linguagem interior, nessa perspectiva, não pode ser compreendida como fenômeno puramente 

individual ou psicológico. Ela resulta de processos de socialização e expressa a síntese dialética entre o 

psíquico e o ideológico. Em toda enunciação, afirma Bakhtin (2006, p. 66), renova-se “essa síntese dialética 

viva entre o psíquico e o ideológico, entre a vida interior e a vida exterior”, na qual a palavra se constitui 

como arena de valores sociais em conflito: 

 

Em todo ato de fala, a atividade mental subjetiva se dissolve no fato objetivo da enunciação 

realizada, enquanto que a palavra enunciada se subjetiva no ato de descodificação que deve, cedo 

ou tarde, provocar uma codificação em forma de réplica. Sabemos que cada palavra se apresenta 

como uma arena em miniatura onde se entrecruzam e lutam os valores sociais de orientação 

contraditória. A palavra revela-se, no momento de sua expressão, como o produto da interação viva 

das forças sociais. (Bakhtin, 2006, p. 66). 

 

É justamente nesse ponto que se torna possível aproximar as reflexões de Bakhtin e Vygotsky. 

Embora partam de campos distintos, ambos convergem ao compreender a linguagem como condição de 



Open Minds International Journal 
São Paulo, v.7, Publicação de Fluxo Contínuo, 2026. ISSN 2675-5157 

 
ARTIGO ORIGINAL 

. 11 
 Open Minds International Journal. vol. 7, n. 1: p DS04, Jan/Dez. 2026 

possibilidade do pensamento e da consciência. Vygotsky, ao investigar o desenvolvimento cognitivo, 

demonstra que pensamento e linguagem não são processos paralelos que se cruzam ocasionalmente, mas 

constituem uma unidade dinâmica no significado das palavras: 

 
[...] seria errado considerar o pensamento e a fala como dois processos independentes, paralelos, que 

se cruzam em determinados momentos e influenciam mecanicamente um ao outro. A ausência de 

um elo primário não significa que uma conexão entre eles só possa estabelecer-se de uma forma 

mecânica. [...] Encontramos essa unidade do pensamento verbal no significado das palavras [...]. 

(Vigotsky et. al, 2005, p. 150).  

 

Para Vygotsky, o significado não é estático, mas um processo em transformação contínua, que se 

reconfigura à medida que o sujeito se insere em novas práticas sociais. Na linguagem interior, esse 

movimento se intensifica, pois nela “o predomínio do sentido sobre o significado, da frase sobre a palavra, 

de todo o contexto sobre a frase não é exceção (sic) mas regra constante” (Vygotsky, 2001, p. 467). Tal 

formulação aproxima-se das reflexões bakhtinianas ao evidenciar que o pensamento se organiza em zonas 

de indeterminação, atravessadas por sentidos em latência. 

À luz dessa aproximação teórica, o não-dito emerge não como ausência ou falha comunicativa, mas 

como dimensão constitutiva do processo dialógico. Silêncios, intervalos e implícitos participam ativamente 

da produção de sentido, operando como espaços de escuta, antecipação responsiva e tensão ideológica. 

Como sintetiza Bakhtin (2006, p. 32), “a consciência só se torna consciência quando se impregna de 

conteúdo ideológico (semiótico) e, consequentemente, somente no processo da interação verbal”. 

Na aproximação entre as reflexões bakhtinianas e as concepções vygotskianas de linguagem como 

mediação, torna-se evidente que o não-dito não pode ser compreendido como simples lacuna discursiva. 

Em Bakhtin, todo enunciado se orienta para um outro, real ou presumido, e carrega em si a expectativa de 

resposta, ainda que esta não se realize de forma verbalizada. Essa antecipação responsiva estrutura o dizer 

e, simultaneamente, delimita aquilo que permanece em suspenso ou apenas insinuado. O não-dito, nesse 

sentido, emerge quando os sentidos são produzidos não apenas pelo que se diz, mas também pelo que se 

cala estrategicamente, pelo que se posterga ou pelo que se deixa à escuta do outro. Trata-se, portanto, de 

um espaço ativo de significação, atravessado por valores, posições axiológicas e horizontes sociais 

compartilhados. 

Sob a perspectiva vygotskiana, essa mesma dimensão ganha densidade ao ser compreendida no 

âmbito da formação da consciência. A linguagem, ao mediar a relação entre o sujeito e o mundo, não se 

limita à exteriorização do pensamento já formado, mas participa de sua própria constituição. A linguagem 

interior, marcada pela condensação e pela predominância do sentido sobre o significado, opera justamente 

nesse terreno do não-dito, onde o pensamento ainda não se estabilizou em formas verbais plenas. Ao 

articular essas contribuições, pode-se compreender o não-dito como um campo de escuta e de antecipação, 

no qual a consciência se constrói de maneira processual e histórica. Assim, o silêncio e os intervalos 

discursivos não indicam falhas comunicativas, mas revelam o movimento vivo da significação, no qual o 

sujeito se constitui na relação com o outro e com os sentidos ainda em devir, nunca plenamente 

estabilizados. 

Argumenta-se, assim, que é nesse espaço silencioso – habitado por sentidos não plenamente 

formulados, mas socialmente compartilhados – que a consciência se constitui como processo histórico, 

social e inconcluso. Ao tomar o não-dito como categoria analítica, este estudo contribui para aprofundar o 

diálogo entre Bakhtin e Vygotsky, evidenciando a centralidade da linguagem na constituição da 



Open Minds International Journal 
São Paulo, v.7, Publicação de Fluxo Contínuo, 2026. ISSN 2675-5157 

 
ARTIGO ORIGINAL 

. 12 
 Open Minds International Journal. vol. 7, n. 1: p DS04, Jan/Dez. 2026 

subjetividade e abrindo caminhos para novas leituras nos campos da linguagem, da educação e da 

psicologia. 

 

Conclusões inconclusas 

 

As reflexões desenvolvidas ao longo deste artigo permitiram sustentar que o não-dito ocupa um 

lugar central na compreensão da linguagem, do diálogo e da constituição da consciência, quando pensados 

a partir das contribuições de Mikhail Bakhtin e Lev Vygotsky. Ao deslocar o olhar do que se manifesta 

explicitamente no discurso para os silêncios, os intervalos e os sentidos em latência, buscou-se evidenciar 

que a produção de sentido não se esgota na palavra enunciada, mas se constrói no espaço relacional que 

articula vozes, expectativas e antecipações responsivas. 

Na interlocução entre a filosofia da linguagem bakhtiniana e a psicologia histórico-cultural 

vygotskiana, tornou-se possível compreender que a consciência não se configura como instância interior 

autônoma, tampouco como reflexo imediato da realidade, mas como processo histórico e social mediado 

pela linguagem. Nesse percurso, o não-dito revelou-se não como resto ou falha do dizer, mas como 

dimensão constitutiva da significação, operando como espaço de escuta, tensão e reorganização dos 

sentidos. 

Ao assumir o não-dito como categoria analítica, este estudo não pretendeu esgotar as complexas 

relações entre Bakhtin e Vygotsky, nem oferecer uma síntese definitiva de seus pensamentos. Ao contrário, 

a opção por considerações inconclusas reafirma o caráter aberto do diálogo teórico aqui proposto, em 

consonância com a própria concepção bakhtiniana de linguagem como processo inacabado e responsivo. 

Os sentidos produzidos neste artigo permanecem, assim, disponíveis à réplica, à contestação e à 

reinterpretação, inscritas na dinâmica viva da circulação discursiva. 

Nesse cenário, ao destacar o silêncio e o não-dito como dimensões ativas da linguagem e da 

consciência, o artigo busca contribuir para os debates contemporâneos nos campos da linguagem, da 

educação e da psicologia, sobretudo no que diz respeito às formas de compreender o sujeito como ser 

relacional, atravessado por vozes outras e constituído em meio a conflitos de sentido. Pensar o humano a 

partir do que se diz e, igualmente, do que se cala, implica reconhecer que é nesse entremeio – instável, 

tenso e criativo – que se produzem a consciência, a subjetividade e a possibilidade mesma do diálogo. 

Dessa maneira, refletir sobre o não-dito como espaço de produção de sentido no diálogo entre 

Bakhtin e Vygotsky se realiza à medida que se evidencia o papel ativo dos silêncios, dos implícitos e das 

zonas de indeterminação discursiva na constituição da consciência. Ao longo das análises, buscou-se 

mostrar que o não-dito atravessa tanto a concepção bakhtiniana de enunciado, orientado pela alteridade e 

pela antecipação responsiva, quanto as formulações vygotskianas acerca da linguagem interior e da 

dinâmica entre sentido e significado. Desse modo, o não-dito emerge não como resíduo do dizer, mas como 

dimensão constitutiva do processo dialógico, na qual linguagem, pensamento e subjetividade se entrelaçam 

de forma histórica e socialmente situada. 

Convém sublinhar, entretanto, que as reflexões aqui desenvolvidas se organizam como um recorte 

teórico específico, necessariamente parcial e situado. Ao eleger o não-dito como eixo analítico, outras 

entradas possíveis na obra de Bakhtin e Vygotsky permanecem em segundo plano, não por esgotamento 

conceitual, mas por opção metodológica. Tal delimitação reafirma o próprio princípio bakhtiniano de que 

todo dizer se constitui a partir de uma posição valorativa e de um horizonte determinado, o que implica 

reconhecer que nenhum texto encerra o sentido, mas apenas o orienta provisoriamente no interior da cadeia 

discursiva. 



Open Minds International Journal 
São Paulo, v.7, Publicação de Fluxo Contínuo, 2026. ISSN 2675-5157 

 
ARTIGO ORIGINAL 

. 13 
 Open Minds International Journal. vol. 7, n. 1: p DS04, Jan/Dez. 2026 

Portanto, assumir estas considerações como inconclusas significa reconhecer o caráter responsivo 

e inacabado do diálogo teórico aqui proposto. Os sentidos produzidos neste estudo não se pretendem finais, 

mas abertos à réplica, à contestação e à (re)acentuação por outros sujeitos, em outros contextos históricos 

e discursivos. Nesse entremeio – onde o dito se articula ao não-dito, e onde o silêncio não interrompe, mas 

sustenta o diálogo – delineia-se uma concepção de consciência como processo vivo, atravessado por vozes 

alheias e por sentidos em devir. É nesse espaço de tensão e abertura que este estudo se inscreve, não como 

ponto de chegada, mas como convite à continuidade da reflexão. 

 

Referências 

 

BAKHTIN, M./VOLOCHINOV. Marxismo e Filosofia da Linguagem. São Paulo: Hucitec, 2006. 

BAKHTIN, Mikhail Estética da criação verbal. São Paulo: Martins Fontes, 2011. 

______. O freudismo: um esboço crítico. Trad. Paulo Bezerra. São Paulo: Perspectiva, 2007.  

______. Estética da Criação Verbal. São Paulo: Martins Fontes. 2003. 

DI CAMARGO JR, I. Entre ecos e dissonâncias: um encontro dialógico entre Vygotsky (1896-1934) e o 

Círculo de Bakhtin (1895-1975). 176 f. Tese (Doutorado em Educação) - Universidade Federal de São 

Carlos, Campus São Carlos, São Carlos, 2025. 

FREITAS, M.T.A. Vygotsky e Bakhtin. Psicologia e Educação: um intertexto. São Paulo: Ática, 1996. 

LORDELO, L. R.; TENÓRIO, R. M. A consciência na obra de L. S. Vygotsky: análise do conceito e 

implicações para a Psicologia e a Educação. Revista Semestral da Associação Brasileira de Psicologia 

Escolar e Educacional, v.14, n.1, p. 79-86, 2010. 

MINAYO, M. C. S. (org.). Pesquisa social: teoria, método e criatividade. Petrópolis: Vozes, 2001. 

REGO, T. C. Vygotsky: uma perspectiva histórico-cultural da educação. Petrópolis: Vozes, 1995. 
REY, F. L. G. Reflexões sobre o desenvolvimento da psicologia soviética: focando algumas omissões da 

interpretação ocidental. Psicologia & Sociedade, Belo Horizonte, v. 24, n. 2, p. 263-271, 2012. 

Disponível em: https://www.scielo.br/j/psoc/a/dqTJZFBXmW9y939LVnMcrcs/abstract/?lang=pt. Acesso 

em 28 jan. 2026. 

SILVEIRA, D. T.; CÓRDOVA, F. P. A pesquisa científica. In: Métodos de pesquisa. Porto Alegre: 

Editora da UFRGS, 2009. p. 31-42. 

VAN DER VEER, R.; VALSINER, J. Vygotsky: Uma síntese. São Paulo: Loyola, 1996. 
VIGOTSKI, L. S. A construção do pensamento e da linguagem. Tradução Paulo Bezerra. 2. ed. São 

Paulo: Martins Fontes, 2001. 

VIGOTSKY, L. S; LEONTIEV, A.; LURIA, A. R. et al. Psicologia e Pedagogia: bases psicológicas da 

aprendizagem e do desenvolvimento. Trad. Rubens Eduardo frias. São Paulo: Centauro, 2005. 

VYGOTSKY, L. S. Teoria e método em psicologia. tradução Claudia Berliner. -3u ed. -São Paulo: 

Martins Fontes, 2004. 
______.  Pensamento e Linguagem. 4ª ed. São Paulo: Martins Fontes, 2008, p. 101. 

VOLÓCHINOV, V. N. Que é a linguagem (1930). In: A construção da enunciação e outros ensaios. 

São Carlos: Pedro e João Editores, 2013, p. 131-156. 

______.  A construção da enunciação (1930). In: A construção da enunciação e outros ensaios. São 

Carlos: Pedro e João Editores, 2013, p. 157-188. 

 

 

https://www.scielo.br/j/psoc/a/dqTJZFBXmW9y939LVnMcrcs/abstract/?lang=pt

